
~ 34 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

УДК 159.9.016 
Дмитро Ларін, магістр практичної психології 

ДНЗ № 40, Київ 
 

ТЕОРЕТИЧНИЙ АНАЛІЗ ІСТОРИЧНОГО РОЗВИТКУ ПСИХОЛОГІЧНИХ УЯВЛЕНЬ  
В ПЕРІОД АНТИЧНОСТІ 

 
У статті подається теоретичний аналіз розвитку психологічних уявлень в період Античності, представлені концепції 

анімізму та гілозоїзму в культурно-історичному контексті. 
Автор пропонує новий погляд на становлення ранніх уявлень про предмет психології в роботах Аристотеля, Сократа, 

Платона та інших представників античної психології. 
Як висновок, наголошується на ролі філософії в період античності, що  мала переважаючий вплив у становленні пред-

мету психології. 
Ключові слова: аналіз історичного періоду, період античності. 
 
Актуальність. Психологія на шляху до самостійної 

науки пройшла довгий шлях, та лише в середині XIX ст. 
стала самостійною наукою. Однак і в попередні епохи 
уявлення про психіку (душі, свідомість, поведінку) не 
були повністю позбавлені ознак науковості, які виника-
ли в надрах інших наук, зокрема філософії, медицини, 
природознавства, в різних явищах соціальної практики 
тощо. У цьому вічному пошуку людства науково-
психологічна думка набувала все більшого значення, 
усвідомлюючи свій предмет [2, 3, 4, 5, 9]. 

Метою статті є висвітлення уявлень про предмет 
психіки в античний період задля розуміння розвитку 
сучасного психологічного знання. 

Постановка проблеми. В історії психології, яка до-
сліджує процес становлення психологічних знань та 
уявлень, виокремлюють кілька основних підходів до 
визначення меж та етапів розвитку психології. Розгля-
немо кожний етап більш детально (табл. 1) [3]. 

 
Таблиця  1  

Основні підходи до визначення меж та етапів розвитку психології 
Підхід Характеристика підходу 
Передісторія (до кінця 
першої половини XIX ст.) 

Відповідно до першого підходу, психологія має тривалу передісторію і коротку історію, яка почина-
ється з другої половини XIX ст. (Г. Еббінгауз). 

Історія  
(з другої половини XIX ст.) 

Представники другого підходу вважають, що розвиток психологічної думки потрібно розділити на 
три етапи: 1-й етап – донаукова (міфологічна) психологія – коли панували анімістичні уявлення про 
душу; 2-й етап – філософська психологія – коли психологія була частиною філософії, об'єднана з 
нею спільним методом (від античності до XIX ст.); 
3-й етап – власне наукова психологія, з другої половини XIX ст. (Тобто саме в цей час, коли, за 
Еббінгауза, починалася вся історія психології). Цей період пов'язують із застосуванням у психології 
об'єктивного методу (експерименту), запозиченого в природничих наук, який надав можливість 
відокремитися психології від філософії. Даний підхід сьогодні є найпоширенішим. Недолік його в 
тому, що наукову психологію протиставляють становленню предмету донаукової психології [1, 7]. 

Третій підхід – культуро-
логічний 

Розвиток психологічної науки розглядає в контексті розвитку людської культури в цілому. Цьому 
підходу належить вчинкова концепція в історії психології, розроблена В.А. Роменцем.  Відповідно 
до вчинкового підходу, етапи розвитку психології розрізняють за ознакою історичного періоду: пси-
хологія міфологічного періоду, психологія Античності, психологія Середньовіччя, психологія Відро-
дження, психологія епохи Бароко, психологія Просвітництва, психологія сцієнтизму (епохи, бере 
початок в XIX ст., В якій, речі, живемо і ми, її назва походить від лат. "scientia" – наука, і відображає 
ту рушійну силу, яку має наука в сучасній культурі). 

 
Такий поділ історії психології є доцільним, оскільки в 

психології кожної історичної епохи були суттєві відмінності, 
акценти на тих чи інших психічних явищах. Психологічна 
думка від міфологічного періоду до епохи Середньовіччя 
наголошувала ситуативних феноменах, від епохи Відро-
дження до Просвітництва – на мотиваційних, а у XIX–
XX ст. – на феномени дії та післядії. Ситуація, мотивація, 
дія та післядія є компонентами вчинку як осередку (пояс-
нювального принципу) психології [5]. 

Однак, на наш погляд, розвиток психологічної науки 
можна розглядати також в залежності від того, що було 
її предметом. Саме з цієї точки зору етапи розвитку 
психології розглядають під кутом розуміння її предмета. 
У такому контексті доцільно виділяти перший етап, коли 
психологію розглядають як науку про душу; другий – як 
науку про свідомість; третій – як науку про поведінку; 
четвертий - як науку про психіку, що становить єдність 
свідомого і несвідомого у взаємодії людини зі світом [3].  

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Теоре-
тичний аналіз робіт філософів античності: Аристотеля 
[1]; Демокріта [4]; а також історико-психологічний аналіз 
робіт сучасних психологів: Л.І. Анциферової [2]; 
О.М. Раєвського [6] (до питання про ідеологічне в пси-
хологічний характеристиці періоду античності в історії 
психології); В.А. Роменеця [7]; М.Г. Ярошевського [8] 

надав можливість виявити, що розвиток психологічної 
думки в період античності  підкріплювався уявленнями, 
що мали міфологічну основу (зокрема Платонівське 
тлумачення троїстості душі).  

Слід зазначити, що історико-психологічний аналіз 
робіт Платона, надав змогу визначити аспекти психоло-
гічного дослідження пояснивши основи принципів пси-
хології – розвитку, детермінізму, цілісності, активності, 
що використовуються в психології і по сьогодні.[9]. 

Виклад основного матеріалу. Розуміння психології 
як науки про душу охоплює самий її період. Перші з 
відомих нам уявлень про душу відносяться до архаїчно-
го суспільства (Міфологічний період) і їх можна позна-
чити терміном "анімізм". Анімістичні уявлення про душу 
наближали її до повітря, тобто пов'язували з матерією. 
Душею, подібною до повітря, згідно анімістичними уяв-
леннями, були наділені не тільки люди і тварини, ай 
рослини, а також камені [2]. 

Принципово інше уявлення про душу було дано Арі-
стотелем в його психологічному трактаті "Про душу". 
Відповідно до Аристотеля, душа – форма живого орга-
нічного тіла, забезпечує його призначення. Душа є ос-
нова всіх життєвих проявів, вона невіддільна від тіла. 
Це положення рішуче суперечить вченню Платона про 
вселення душ при народженні і закінчення їх при смер-

© Ларін Дмитро, 2016 



ISSN 1728–2713 ПСИХОЛОГІЯ 2(5)/2016 ~ 35 ~ 

 

 

ті. Але обидва вони не заперечують того факту, що ду-
ша визначає мету активності живого тіла. Душі організ-
мів різних типів, згідно з концепцією Аристотеля, вико-
нують різні функції, представляють різноманіття здібно-
стей, сили душі [1]. 

Зокрема, Арістотель підкреслює в своєму вченні про 
троїсту природу душі – рослинну, тваринну і розумну 
(людське), що представляють три ступені життя, які 
мають спадковий характер. У рослин душа виконує 
тільки вегетативні (рослинні), власне метаболічні функ-
ції; чуттєво-рухові функції душі притаманні і людині, і 
тваринам, але не рослинам; функції розумної душі, 
якою володіє тільки людина, дозволяють створювати 
умовиводи, що лежать в основі вищої пам'яті, довільно-
го, вільного вибору, тощо [1]. 

Таким чином, Арістотель дав одну з найбільш ранніх 
формулювань пояснивши основи принципів психології - 
розвитку, детермінізму, цілісності, активності [1]. 

Учень Платона, послідовник Аристотеля Теофраст 
(372–287 рр. до н.е.) у трактаті "Характери" дав опис 30 
різних характерів, розвиваючи аристотелівське уявлен-
ня про характерологічні властивості людини.  

Платон став родоначальником філософії ідеалізму. 
Він затвердив принцип первинності вічних ідей по від-
ношенню до всього матеріального світу. Згідно з Пла-
тоном, будь-яке знання, є спогад; душа згадує (для цьо-
го потрібні спеціальні зусилля) те, що їй довелося спо-
глядати до свого земного народження [6]. 

Спираючись на досвід Сократа, Платон довів не-
роздільність мислення і спілкування, зробивши наступ-
ний крок, оцінюючи процес мислення, який не отримав 
вираження в сократівському зовнішньому діалозі, як 
діалог внутрішній ("Душа, розмірковуючи, нічого іншого 
не робить, як розмовляє, питаючи сама себе, відпові-
даючи, стверджуючи і заперечуючи").  

Феномен, описаний Платоном, відомий сучасній 
психології як внутрішня мова, а процес її породження з 
промови зовнішньої (соціальної) отримав назву "інте-
ріоризація" (від лат. Internus – внутрішній) [2]. 

Платон намагався виділити і розмежувати в душі різні 
частини і функції. Їх пояснював платонівський міф про 
візника, який керує возом, в який запряжені два коні: ди-
кий, що рветься з упряжі, і породистий, піддається 
управлінню. Візник символізує розумну частину душі, 
кони – два типи мотивів: нижчі і вищі. Розум, покликаний 
узгодити ці два мотиви, відчуває, за Платоном, великі 
труднощі через несумісність низинних і благородних по-
тягів. Так в сферу вивчення душі вводився аспект конф-
лікту (боротьби) мотивів, що мають моральну цінність, і 
роль розуму в його подоланні і інтеграції поведінки. Че-
рез кілька століть ідея особистості, яку роздирають кон-
флікти, оживе в психоаналізі З. Фрейда [5]. 

Вчення про душу широко використовувалося і роз-
вивалося в античній медицині, зокрема в поглядах Гіпо-
крата (бл. 460 – бл. 377 до н.е.), який сформулював 
положення про те, що органом мислення і почуттів є 
мозок. Він розробив вчення про темпераменти, що пе-
редбачає різну роль чотирьох рідин організму (кров, 
флегма, жовта жовч і чорна жовч), і першим запропону-
вав типологію темпераментів, засновану на особливос-
тях статури [3]. 

Міфологічне уявлення про душу було повністю під-
порядковане уявленню про рок, неминучість долі, про-
тистояти якій було марно. Магію, яка нібито протистоя-
ла року, насправді вважали також фатально запрогра-
мованим способом практичного дії. Від людини в ситу-
ації його життя нічого не залежало, і вона навіть не на-
магалася протистояти цій фатальній ситуації. Виріша-
льною характеристикою свідомості міфологічного пері-

оду був синкретизм – первісне злиття людини зі світом і 
громадським оточенням [6]. 

З розвитком психологічних уявлень відбувся перехід 
від анімізму до гілозоїзму (від грец. "Hyle", що означає 
речовина, матерія і "Zoe" – життя), який розглядав весь 
світ як універсум, де космос вважали живим. Межі між 
живим, неживим і психічним були відсутні, дані поло-
ження розглядали як породження єдиної первинної ма-
терії (праматері) [7].  

Термін "гілозоїзм" було введено Ральфом Кедвор-
том у 1678 р. для позначення ранніх грецьких філософ-
ських концепцій, які визнають натхненність загальної 
властивістю макро- і мікрокосму. З тих пір гілозоїзм іс-
нує як філософська-психологічна концепція, визнаючи 
натхненність всіх тіл, матерії, природи, знімає принци-
пову різницю між неорганічною і живою природою [2]. 

Теорію гілозоїзму розвивали представники іонійської 
(мілетської) школи натурфілософів (Фалес, Анаксі-
мандр, Анаксимен); до гілозоїзму були близькі вчення 
Геракліта і Демокріта; елементи гілозоїзму у вченні Арі-
стотеля, стоїків (Зенона, Хрісіпа тощо), італійських на-
турфілософів (Б. Телезіо, Дж. Бруно), французьких ми-
слителів XVIII ст. (Дідро, Робін, Дешан); представники 
некласичної філософії (А. Бергсон, В. Дільтей, 
Г. Зіммель, Ф. Ніцше, А. Швейцер, А. Шопенгауер) теж 
виявляли тяжіння до сприйняття природи як до живої 
істоти [1, 3, 4]. 

Актуальність звернення до гілозоїстичних теорій по-
яснюється необхідністю підйому духовно-інтелектуаль-
ного рівня майбутніх поколінь і органічного поєднання в 
новому світогляді особистості філософського узагаль-
нення про буття, пізнання, людини, природу, суспільст-
во, мислення і наукового бачення універсальної карти-
ни світу. Науково-філософський світогляд особистості 
на тлі сучасного світового контексту трансформацій з 
його численними перехрестями структурних соціально-
культурних дискурсів визначає якісно нові умови фор-
мування гуманітарних знань і механізмів його функціо-
нування [4]. 

В системі цілісної людської культури вищим проявом і 
спрямовуючим чинником виступає духовність, що орієн-
тує, мотивує і формує, визначає особистість, а також на-
дає сенс всім сферам її діяльності. Як стверджує 
В. Андрущенко, "духовна культура – це досягнення, що 
виражають рівень і глибину духовно-теоретичного осво-
єння дійсності, це сукупність досягнутого суспільством у 
сфері морального і мистецького життя, в науці і філософії, 
політиці і праві тощо" [1, с. 419]. 

У зв'язку з духовним відродженням людства на тлі 
глобалізаційних процесів і необхідністю вирішення су-
путніх проблем знову прокидається інтерес до давнього 
вчення під назвою "гілозоїзм" (від грец. ИЛП – матерія і 
Zn – життя), який наказував би здатність відчуття і мис-
лення всіх форм матерії [6, с. 75].  

Теорію гілозоїзму першими висунули представники 
іонійської (мілетської) школи натурфілософів – Фалес, 
Анаксимандр, Анаксимен. Мілетські натурфілософи 
визнавали натхненність як загальну рису макро і мікро-
косму: весь світ – універсум; космос – живий, здатний 
властивістю відчувати, запам'ятовувати і діяти; все роз-
глядалося як породження єдиної первинної матерії 
(праматері). Так, Фалес передбачав, що всі речі похо-
дять із води, і через воду вони наділені життям, душею, 
а Всесвіт повний богів. На цій підставі він стверджував, 
що магніт притягує метал, у нього є душа (така ж як у 
жінки, притягує чоловіка) [1, 388]. 

У всіх об'єктах Платон бачив сферу вічних ідеаль-
них форм, прихованих за горизонтом в образі царства 
ідей. Все, що чуттєво сприймається, від нерухомих зі-



~ 36 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

рок до предметів, безпосередньо відчуваються,– це 
лише затемнені ідеї, їхні недосконалі слабкі копії. Стве-
рджуючи принцип первинності надміцних загальних 
ідей щодо всього того, що відбувається в тлінному тіле-
сному світі, Платон став родоначальником філософії 
ідеалізму [6]. 

Арістотель розвинув принцип причинності - цільову 
причину або "те, заради чого відбувається дія", кінце-
вий результат процесу (мета) заздалегідь впливає на 
його перебіг. Психічне життя цього моменту залежить 
не тільки від минулого, а й від бажаного майбутнього. 
Це було новим словом в розумінні її причин (детермі-
нації). Аристотель ввів ключові пояснювальні принципи 
психології: системності, розвитку, детермінізму [1]. 

Висновки. Успіхи, досягнуті античними філософами 
і медиками в розвитку вчення про душу, послужили фу-
ндаментом усіх наступних розробок психологічного 
знання, які на цьому етапі в основному зводилися до 
розширення кола розглянутих феноменів. У III–V ст. 
н.е., в роботах Гребля (205–270 рр.), Аврелія Августина 
(354–430 рр.) і ранньохристиянських філософів і теоло-
гів як предмет дослідження ставили внутрішній світ лю-
дини, можливості самопізнання, вперше з'являються 
описи феноменів свідомості. 

Період античності передував ідеям боротьби моти-
вів, (які були розвинені в теорії психоаналізу З. Фрейда 
як внутрішні конфлікти), започаткувавши розвиток 
принципів побудови психологічного знання (детермініз-

му розвитку, цілісності, активності), порушивши питання 
інтеро- та екстеріоризації. Тобто, саме період антично-
сті вперше, у трактаті Аристотеля "Про душу" виокрем-
лює з філософського знання компонент психічного (дає 
початок розвитку донаукової психології). 

Отже, слід зазначити, що погляди на природу психі-
чного в період античності передували розвитку психо-
логічного знання (як окремого предмета психологічної 
науки) в цілому [8]. 

 
Список використаних джерел 
1. Аристотель. О душе / Аристотель. – Соцекгиз, 1937. 
2. Анциферова Л.И., Ярошевский М.Г. Развитие и современное со-

стояние зарубежной психологии / Л.И. Анциферова, М.Г. Ярошевский. – 
М., 1974. 

3. Декарт Р. Страсти души / Рене Декарт // Избранные сочинения. – 
М., 1950. – С. 593–623. 

4. Демокрит в его фрагментах и свидетелях древности. – ОГИЗ, 
1935. – С. 52–56; 163–208.  

5. Історія психології: античність. Конспект лекцій / Укл. Чуйко Г.В., 
Кривко Т.А. – Чернівці : Рута, 2006. – 80 с. 

6. Раєвський О.М. До питання про ідеологічне в психологічний 
хараетеристиці особистості / О.М. Раєвський // Наук. зап. НДІП МО 
УРСР. – К. : Рад. Школа, 1956. – Т. VI. – С. 63–66. 

7. Роменець В.А. Історія психології стародавнього світу / 
В.А. Роменець. – К., 1983. – 119 с. 

8. Ярошевский М.Г. Исторический путь развития психологии / 
М.Г. Ярошевский // Введение в психологию / Под общ. ред. 
А.В. Петровского. – М. : Академия, 1997. – С. 5–69. 

9. Ярошевский М.Г. История психологии от античности до середины 
ХХ в. / М.Г. Ярошевский. – М. : Мысль, 1996. – 416 с. 

Н а ді й шл а  д о  р е дк о ле г і ї  14 . 0 5 . 16  

 
Дмитрий Ларин, магистр практической психологии 
ДУ № 40, Киев 

 

ТЕОРЕТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ ИСТОРИЧЕСКОГО РАЗВИТИЯ ПСИХОЛОГИЧЕСКИХ ИДЕЙ  
В ПЕРИОД АНТИЧНОСТИ 

В статье излагается теоретический анализ развития психологических представлений в период Античности, представлены 
концепции анимизма и гилозоизма. 

Автор предлагает новый взгляд на становление ранних представлений о предмете психологии в работах Аристотеля, Сократа, 
Платона и других представителей античной психологии.  

Как вывод, роль философии в период античности имела преобладающий характер в становлении предмета психологии.  
Ключевые слова: анализ исторического периода, период античности. 

 
Dmitry Larin, Master of Applied Psychology 
Kindergarten № 40, Kiev 

 

THEORETICAL ANALYSIS OF DEVELOPMENT OF PSYCHOLOGICAL REPRESENTATION DURING ANTIQUITY 
The article presents a theoretical analysis of the development of psychological ideas in the period of Antiquity, presented the concept of 

animism and Hylozoism. 
The author offers a new perspective on the development of early ideas about the subject of psychology in the works of Aristotle, Socrates, 

Plato, and other representatives of ancient psychology. 
In conclusion, there is the role of philosophy in the ancient period, which had a prevailing influence in the development of the subject of 

psychology. 
Keywords: Analysis of historical development; the period of antiquity. 

 
 
 
УДК 159.922 

Антоніна Льовочкіна, д-р психол. наук, проф. 
Київський національний університет імені Тараса Шевченка, Київ  

 
МОДЕЛІ ІНВАЛІДНОСТІ ЯК СПОСОБИ ОРГАНІЗАЦІЇ СУСПІЛЬСТВА  

ВІДНОСНО ЛЮДЕЙ З ОБМЕЖЕНИМИ МОЖЛИВОСТЯМИ 
 
Здійснено теоретичний аналіз проблеми організації суспільства по відношенню до інвалідів. Розглянуто існуючі моделі 

інвалідності, що визначають роль та місце інвалідів у суспільстві, а також обов'язки суспільства стосовно людей з інва-
лідністю. Визначено ефективні моделі інвалідності, а також, ті, які є неефективними та навіть такими, що завдають 
шкоди людині з інвалідністю. Серед ефективних та плідних моделей інвалідності виокремлено наступні: соціальна модель, 
модель посилення можливостей, соціально-правова (політико-правова) модель інвалідності, а також модель інвалідності з 
позицій культурного плюралізму.  

Ключові слова: людина з інвалідністю, медична модель інвалідності, соціальна модель інвалідності, соціальний супровід 
людей з інвалідністю.  

 
Актуальність дослідження. Входження України до 

Європи має ознаменуватися не тільки змінами у полі-
тиці та економіці, але й у культурі та у гуманітарній 

сфері. Зокрема, має кардинально змінитися ставлення 
до значної категорії членів нашого суспільства, а саме – 
до людей із особливими потребами. Сьогодні в Україні 

© Льовочкіна Антоніна, 2016 


