
~ 56 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

використовуватися в освітніх установах, які постійно пе-
ребувають у взаємодії з підростаючим поколінням та 
стикаються з різними формами девіантної поведінки се-
ред учнів. В подальших дослідженнях варто звернути 
увагу, як взаємодіють між собою стилі виховання матері і 
батька в їхньому суб'єктивному сприйнятті підлітками, чи 
детермінують вони один одного та як це впливає на роз-
виток особистості дитини. 

 
Список вмкористаних джерел 
1. Калинина О. Г. Значение отца для развития ребенка (на материа-

лах зарубежных исследований) / О. Г. Калинина, А. Б. Холмогорова // 
Семейная психология и семейная терапия. – 2006. – № 1. – С. 87–99. 

2. Лаврентьева М. В. Родительские установки и стили воспитания / 
М. В. Лаврентьева // Слово. – 2011. – № 18. – С. 16–23. 

3. Павлов И. В. Психология отцовства: обзор иследований и некото-
рые выводи о современном состоянии проблемы / И. В. Павлов // Пе-
ринатальная психология и психология родительства. – 2008. – № 4. – 
С. 78–95. 

4. Трифонова Е. В. Влияние семейных отношений на формирование 
субъективных позиций у детей (на материале исследования семей с 
разновозрастными и моновозрастными родителями) / Е. В. Трифонова, 
В. К. Шабельников // Журнал практического психолога. – 2005. – № 6. – 
С. 149-158. 

5. Туманова Е. Н. Семейное неблагополучие как психогенный фак-
тор развития кризисных ситуаций в жизни подросков / Материалы юби-
лейной конференции / Е. Н. Туманова. – Саратов : Изд-во СГУ, 2001. – 
С. 77–89. 

6. Фурман А. В. Психодіагностика особистісної адаптованості / 
А. В. Фурман. – Тернопіль : Економічна думка, 2000. – 196 с. 

7. Эйдемиллер Э. Психология и психотерапия семьи / 
Э. Эйдемиллер, В. Юстицкис. – СПб : Питер, 2008. – 672 с. 

8. Adams G. Rule compliance and peer sociability: A study of family 
processes, school-focused parent-child interactions, and children's 
classroom behavior / G. Adams, B. Ryan, M. Ketsetzis, L. Keating // Journal 
of Family Psychology. – 2000, № 14. – Р. 237–250. 

9. Doliński A. Zachowania młodzieży w sytuacjach społecznych jako 
transmisja wzorów rodzinnych / A. Doliński. – Kraków : Implus, 2004. – 
315 s. 

 
1. Kalinin O. G. Value for the development of the child's father (on 

materials of Foreign Studies) / O. G. Kalinin, A. B. Kholmogorova // Family 
psychology and family therapy. – 2006. – № 1. – P. 87-99. 

2. Lavrent'eva M. V. Parent installation and parenting styles / 
M. V. Lavrent'eva // Slovo. – 2011. – № 18. – P. 16-23. 

3. Pavlov I. V. Psychology of fatherhood: a review of studies and by some 
of the findings about the current status of the problem / I. V. Pavlov // 
Perinatal Psychology and Psychology of parenthood. – 2008. – № 4. – 
P. 78-95. 

4. Trifonov E. Influence of family relationships on the formation of 
subjective positions in children (based on studies of families with different 
age and monovozrastnymi parents) / E. Trifonov, V. K. Shabel'nikov // 
Journal of Practical Psychology. – 2005. – № 6. – P. 149-158. 

5. Tumanova E. N. Family trouble as psychogenic factor in the 
development of crisis situations in life podroskov / Proceedings of the 
Jubilee Conference / E. N. Tumanova. – Saratov : SGU, 2001. – P. 77-89. 

6. Furman A. V. Psychodiagnostics of personal adaptability / 
A. V. Furman. – Ternopil : Economichna dumka, 2000. – 196 p. 

7. Eidemiller E. Psychology and psychotherapy of family / E. Eidemiller, 
V. Yustitskis. – St. Peterburg : Peter, 2008. – 672 p. 

8. Adams G. Rule compliance and peer sociability: A study of family 
processes, school-focused parent-child interactions, and children's 
classroom behavior / G. Adams, B. Ryan, M. Ketsetzis, L. Keating // Journal 
of Family Psychology. – 2000, № 14. – Р. 237–250. 

9. Doliński A. Zachowania młodzieży w sytuacjach społecznych jako 
transmisja wzorów rodzinnych / A. Doliński. – Kraków : Implus, 2004. – 315 s. 

Надійшла  до  редколег і ї  07 .0 2 . 14  

 
Т. Мандзык, студ. 
Львовский национальный университет имени Ивана Франко, Львов 

 

ВОСПИТАТЕЛЬНЫЙ СТИЛЬ ОТЦА КАК ФАКТОР СОЦИАЛЬНО-ПСИХОЛОГИЧЕСКОЙ АДАПТАЦИИ ПОДРОСТКА 
В статье рассматривается проблема воспитательных стилей отца в субъективном восприятии подростками, его значение для 

формирования социально-психологической адаптированности и доминирующего типа отношения подростка к окружающим в комму-
никативной сфере. Подробно проанализированы важность отца в воспитании ребенка и влияние различных моделей его поведения на 
формирование личностных качеств подростка. 

Ключевые слова: стили родительского воспитания, социально-психологическая адаптация, социально-психологическая дезадап-
тованисть, типы отношения человека к другим. 

 
T. Mandzyk, student 
Ivan Franko National University of Lviv, Lviv 

 

PARENTING STYLE OF FATHER AS A FACTOR OF SOCIO-PSYCHOLOGICAL ADAPTATION OF ADOLESCENTS 
The article considers the problem of parenting styles of father in subjective teenagers' perception, its importance for the development of socio-

psychological adaptation and the dominant type of teen attitudes toward others in the communication sphere. Also we detailed analyzed the 
importance of fathers in a child's upbringing and the influence of different models of his behavior on the formation personality traits of adolescents. 

Keywords: styles of parenting, socio-psychological adaptation, socio-psychological disadaptation, types of attitude to others. 

 
 
УДК 159.961 

В. Матвєєв, д-р філос. наук, доц. 
ПВНЗ Університет новітніх технологій, Київ 

 

УКРАЇНСЬКЕ ХАРАКТЕРНИЦТВО ЯК ЕЗОТЕРИЧНА СИСТЕМА  
САМОРЕАЛІЗАЦІЇ ОСОБИСТОСТІ 

 
В статті піднімається низка проблем, пов'язаних із самореалізацією особистості, наявність котрої служить підґрун-

тям для розвитку будь-якої нації. Для відродження і розвитку української національної системи самореалізації особистості 
автор пропонує звернутися до такого феномену, як козацтво, в той же час вказуючи, що в середині нього завжди спосте-
рігалися ідеологічні протиріччя між звичайним православним козацтвом і так званими характерниками, які сповідували 
езотеричну доктрину військової магії, що мала свої витоки в язичницькій релігії. Вказуючи на негативну роль, яку зіграло 
двовір'я на теренах нашої країни, робиться висновок, що подолати цю проблему можна лише через розкриття езотерич-
ного потенціалу як язичництва, так і християнства. 

Ключові слова: військова магія, дгарма, козацтво, самореалізація, езотерика, характерники. 
 
Відомо, що інтерес до особистості людини, особли-

во до розвитку її індивідуальних здібностей, значно за-
гострюється в кризові або переломні моменти історії, а 
саме такий момент і переживає зараз Україна, як зреш-
тою й інші країни пострадянського простору. Логіка по-
ступу людства усе більш підводить до думки, що без 
особистого удосконалення, розвитку своїх резервних 
здібностей, людина ризикує просто виродитися як вид, 
перетворитися в досить жалюгідний придаток техніки. 

Парадоксальність ситуації полягає в тому, що техніка 
увесь час удосконалюється (наприклад, той же комп'ю-
тер, що ще 20 років тому здавався вершиною технічної 
думки, сьогодні вже може викликати лише поблажливу 
посмішку), що ж стосується вдосконалення людини, то 
тут ситуація повторюється фактично майже з точністю 
до навпаки. Багато українських політиків зараз беруть 
Захід за зразок, з усіма його цінностями і традиціями. 
Звичайно, Україна – це європейська держава і ми, укра-

© Матвєєв В., 2014



ISSN 1728–2713 ПСИХОЛОГІЯ 2(2)/2014 ~ 57 ~ 

 

 

їнці, повинні бути відповідати тим цінностям і стандар-
там, яких досягли народи європейських країн. В той же 
час, треба зважати на те, що саме в країнах з високим 
технічним потенціалом часто спостерігається заниже-
ність особистісного розвитку людини. Так, популярний 
російський сатирик М. Задорнов не раз показував, із 
властивим йому іскрометним гумором, обмеженість 
американської культури мислення та переваги слов'ян-
ської кмітливості. 

В країнах Сходу накопичений тисячолітній досвід іс-
нування релігійно-філософських систем, які ставлять за 
мету вирішення проблеми самореалізації особистості в 
фізичному, моральному та духовному планах. Іншими 
словами, якщо Захід традиційно йшов шляхом максима-
льного пристосування природи до потреб людства, то 
Схід – максимального пристосування людини до приро-
ди. Реалії сьогодення показують, що ті країни, де є роз-
винутими системи самореалізації особистості – Китай, 
Японія, Індія,– більш ефективно вирішують і свої еконо-
мічні проблеми. Тому немає нічого дивного, що в країнах 
Заходу, особливо з другої половини ХХ ст., починають 
захоплюватися східними релігійними системами, або ж 
просто медитативними практиками цих систем.  

В той же час можна зазначити, що майже 3000 років 
тому в Індії було розроблене поняття дгарми. Вважало-
ся, що кожний народ, кожна варна, кожна людина ма-
ють свою дгарму – свій шлях, яким вони мають йти. 
Якщо ж дгарма не виконується або підміняється чужою, 
то порушується космічна гармонія. Наш вітчизняний 
філософ Г. Сковорода розробив концепцію сродної 
праці, яка, на наш погляд, є цілком співзвучною з даною 
індійською концепцією. Виходячи з цього, ми не повинні 
сліпо копіювати чийсь шлях розвитку, навіть якщо він 
здається нам вельми привабливим, а маємо знайти 
свій, рідний і неповторний, що відповідає глибинним 
засадам менталітету українського народу – антеїзму, 
філософії серця, загостреному інтуїтивно-образному 
осягненню світу. 

Проблема і навіть трагедія нашого народу, на по-
гляд автора, полягає у відсутності національної систе-
ми самореалізації особистості, яка б, спираючись на 
тисячолітній досвід національної традиції, викладала б 
мудрість віків і мистецтво побудови гармонійних суб'єк-
тно-об'єктних відносин. Такий недолік, без сумніву, га-
льмує розвиток нашої країни в усіх його напрямах, оскі-
льки історія діє через конкретний морально-духовний 
зріз окремої особистості і від "якості" нашої свідомості 
залежить рівень культури нашого життя. 

Процеси демократизації в нашій країні, що почалися 
чверть століття тому, дозволили по новому поглянути на 
проблеми історії та культури українського народу, де важ-
ливе місце завжди займало  існування такого феномену, 
як козацтво. В той же час можна зазначити, що козацтво, 
на жаль, ніколи не було монолітним утворенням, в сере-
дині нього завжди спостерігалися ідеологічні протиріччя 
між звичайним православним козацтвом і т. зв. характер-
никами, які сповідували езотеричну доктрину військової 
магії, що мала свої витоки в язичницькій релігії. 

Один з дослідників характерництва В. Чумаченко в 
своїй статті "Характерницькі езотеричні практики" вка-
зує, що "кіри (характерники – В. М.) виступали як вчите-
лі з військової справи, уникаючи якихось значних посад, 
займаючи на щаблях військових звань місця не вище 
сотника [1]. З цим важко погодитися, оскільки майже всі 
козацькі гетьмани, кошові отамани і знамениті полков-
ники були "характерниками" (серед них – Дмитро Бай-
да-Вишневецький, Іван Підкова, Самійло Кішка, Севе-
рин Наливайко, Петро Сагайдачний, Максим Кривоніс, 
Дмитро Нечай і найбільший характерник із них – Іван 

Сірко). Так, за час свого отаманування з 1659 
по 1680 рр. Сірко брав участь у 55 битвах і скрізь вихо-
див переможцем, не рахуючи безлічі дрібних сутичок з 
ворогами, не занесених до літописів і виграних ним. 

Д. І. Яворницький у своїй "Історії запорізьких козаків" 
описував характерників як таких козаків, "котрих ні во-
да, ні шабля, ні звичайна куля, крім срібної, не брали. 
Такі "характерники" могли відмикати замки без ключів, 
плавати човном по підлозі, як по морських хвилях, пе-
реправлятися через ріки на повстині чи рогожі, брати 
голими руками розпечені ядра, бачити на кілька верс-
тов навколо себе за допомогою особливих "верцадел", 
жити на дні ріки, залазити й вилазити з міцно зав'язаних 
чи навіть зашитих мішків, "перекидатися" на котів, пе-
ретворювати людей на кущі, вершників на птахів, зала-
зити у звичайне відро й пливти в ньому під водою сотні 
і тисячі верстов" [2, с. 174]. В тій же роботі він вказував, 
що на Січі "був такий силач, що одним подихом міг уби-
ти людину" [там само]. 

Офіційна православна церква, зазвичай, негативно 
ставилася до характерників, звинувачуючи останніх у 
чаклунстві. Доказом того, що багато хто з характерників 
не був християнином, було те, що "їх ніколи не ховали 
попи, а ховали їх запорожці по-своєму". Навіть декот-
рим, як розповідають легенди, забивали в груди кілок, 
щоб вони по смерті не вставали, а тоді засипали зем-
лею. Однак найпоширенішим похованням характерни-
ків було поховання лицем донизу. 

Оскільки християнство, що прийшло на Київську Русь, 
боролося з усіма проявами язичницької культури (хоча 
до кінця їх так і не змогло викорінити), прослідкувати за-
родження характерництва досить важко. Одна з легенд, 
яку, до речі, наводить вже цитований нами В. Чумаченко, 
вказує, що ще за часів князя Ігоря жив знаменитий майс-
тер володіння мечем на прізвище Дубежич. Він здійснив 
подорож до східних країн і, повернувшись назад до Київ-
ської Русі, приніс мистецтво володіння зброєю у змінених 
станах свідомості, коли людське єство набуває зовсім 
іншої якості і проявляє здібності, що, з погляду звичайної 
людини, стають неймовірними. 

Повернувшись додому з тієї багаторічної мандрівки, 
Дубежич передав те Знання своїм синам Лано і Корі, з 
яких і пішло, мовляв, проростати те характерницьке 
сім'я в Ігоровому війську [1]. 

Недоліком подібного підходу до вивчення характер-
ництва, який бере за основу дану легенду, є те, що тут 
утверджується думка, що знання військової майстерно-
сті прийшли до нас зі Сходу. В той же час, як відомо, 
монастир Шаолінь в Китаї заснував легендарний індій-
ський монах Бодхідгарма. Таким же відомим фактом є 
те, що індійську цивілізацію створили арійські племена. 
Тому більш продуктивним здається підхід Тараса Коля-
ндрука, який в своїй монографії "Загадки козацьких ха-
рактерників" наводить слова одного з дослідників бойо-
вих мистецтв Д. Гілбі, який вказує, що майстри китайсь-
ких бойових мистецтв можуть підсміюватися над кара-
тистами Окінави, Кореї і Японії, але всі вони перепов-
нені поваги до традиційного індійського кулачного бою, 
оскільки знаменита шаолінська школа походить саме 
від нього. Тому Т. Коляндрук вказує на те, що індійські 
види боротьби – каларіпаята та ваджрамушті – неза-
служено забуті, і що можна провести відповідні парале-
лі між боротьбою індійських кшатріїв та військовою під-
готовкою українських козаків [3, c. 12]. 

Таким чином, якщо прийняти тезу, що ми, українці, є 
нащадками тих арійських племен, які в свій час вторг-
лись в Індію і створили там визначну цивілізацію, в кот-
рій домінуючу роль відігравала ведична релігія (ведич-
на – від "відати", "знати"), то ми маємо мало досліджу-



~ 58 ~ В І С Н И К  Київського національного університету імені Тараса Шевченка ISSN 1728-3817 
 

 

ваний пласт історії і культури нашого народу. Введення 
ж християнства на Київську Русь породило проблему 
феномену двовір'я. І ці протиріччя в нашій свідомості, 
без сумніву, породжували протиріччя та негаразди в 
реальному житті нашого народу. 

Культура праукраїнців, як і більшості прадавніх наро-
дів, була землеробською, тому визначалася природно-
космічними циклами. Нічого дивного немає в тому, що 
наші предки, які цілковито залежали від природи, нама-
галися встановити з останньою максимально гармонійні 
стосунки, розвиваючи тим самим свою екологічну свідо-
мість. Досліджуючи календар наших пращурів, можна 
зрозуміти їх світоглядні засади, філософію життя, яка 
реалізувалася через систему свят, обрядів, звичаїв. 

Введення ж християнства в Київській Русі князем 
Володимиром привело до руйнування або спотворення 
прадавнього календаря. До речі, цікавим є той факт, що 
космічно-природні уявлення праукраїнців цілком узго-
джувалися з концепцією про визначальну дію стихій 
(вогню, землі, металу, води, дерева), яку зустрічаємо в 
давньоіндійській, давньокитайській, давньогрецькій фі-
лософії. Ця концепція, до речі, зараз реалізується в 
гомеопатії, рефлексотерапії, астрології та ін. 

Землеробські та світоглядні язичницькі свята, які сак-
ралізували життя наших предків, вносячи в нього вищий 
сенс єдності з вищими  природними силами, були замінені 
на християнські, які переважно визначалися вшануванням 
різноманітних мучеників і мучениць, котрі, як правило, 
нічого спільного з українським народом не мали. Це вело 
до відчуження нашого народу від природи, породження 
внутрішніх і зовнішніх протиріч, втрати відчуття сенсу бут-
тя, а головне – своєї власної автентичності. 

Звичайно, автор далекий від думки, що введення 
християнства у Київській Русі було своєрідною помил-
кою історії, і що християнство взагалі не спроможне 
вказати сенсоважливі орієнтири для нашого народу. 
Зародившись майже 2000 рокiв тому, християнство на 
той час мало фактично унiверсальну систему вихован-
ня i вдосконалення особистості, виступаючи з ідеєю 
"обожнення", тобто перетворення людини звичайної в 
людину богоподібну. Але, ставши офiцiйною римською 
релiгiєю, християнство пiдпало в залежнiсть вiд 
свiтської влади, причому особливо це проявилося в 
схiднiй частинi Римської iмперiї, тобто там, де в свій час 
особливого розвитку отримали саме містико-
філософські засади християнства. 

Ще більш значних втрат християнство зазнало при 
запровадженні його на Київський Русі, оскільки воно 
вводилося насильницькими методами, на недостатньо 
підготовлений ґрунт, руйнуючи тисячолітні язичницькі 
традиції наших предків, які вже мали досить високий 
культурний рівень. 

Як вказує сучасний засновник в Україні бойового го-
пака В. Пілат: "Після хрещення Русі, переслідувані кня-
зями та греками волхви, жерці і воїни-охоронці храмів 
об'єднувалися у таємні громади і у віддалених від вели-
ких міст місцях почали створювати Січі. На островах 
Дніпра, побережжях Бугу і Дністра, в Карпатах і багато-
чисельних лісах України (Русі) волхви заснували школи 
бойового гартування і вишколу, в яких шлях воїна до 
вершин досконалості опирався на рідну віру, одвічні 
звичаї та обряди" [4, с. 68]. Таким чином, створюючи 
свою систему бойового вишколу, козаки-характерники 
були продовжувачами справи волхвів. Це відображу-
ється в сучасному бойовому гопаку, де існує 7 ступенів 
бойової майстерності (три учнівські – Жовтяк, Сокіл, 
Яструб, одна проміжна – Джура, і три майстерні – Ко-
зак, Характерник і Волхв). 

Характерники в Запорозькому війську мали свій курінь 
та свій прапор. У близькому колі кошового отамана зав-
жди знаходилось два-три характерники для вирішення 
проблем в будь-якій екстремальній ситуації. Підготовка 
майбутнього козака-характерника велась буквально з пе-
люшок і в результаті багаторічного тренування на фізич-
ному, морально-етичному і духовному планах виховував-
ся воїн, який володів дивовижними здібностями. 

Таким чином, можна зазначити, що прийнявши за 
тезу необхідність формування національної системи 
самореалізації особистості, необхідно піти в глиб віків, 
досліджувати  системи розвитку здібностей, якими во-
лоділи наші предки на протязі тисяч років нашої історії. 

Певну цікавість в цьому аспекті являє собою й так 
званий Центр характерництва, який було відкрито в тра-
вні 2004 року під Києвом. Засновником Центру є 
В. І. Холошня, предки котрого були козаками, колишній 
чорнобилець, котрий декілька разів знаходився в стані 
клінічної смерті, після чого у нього відкрилися здібності, 
які зараз прийнято називати паранормальними. Відчув-
ши, що його обов'язок тепер – допомагати людям, і що 
це він може робити дуже успішно, 20 років тому 
В. І. Холошня організував семінар розвитку здібностей 
людини, який складається з п'яти рівнів, котрий потім і 
був перейменований в Центр характерництва. На від-
критті Центру були присутні представники генералітету 
українського козацтва на чолі з гетьманом А. Поповичем, 
котрі пройшли перший рівень семінару. Самому 
В. І. Холошні командуванням козацтва, враховуючи його 
заслуги, було присвоєно звання генерала козачих військ. 

На цих семінарах люди за лічені дні домагаються 
таких результатів, яких досягають йоги, факіри, тибет-
ські лами за багато років наполегливої роботи над со-
бою. Іншими словами, уже на першому рівні семінару 
його учасники суттєво зміцнюють своє здоров'я, купа-
ються в ополонці, стрибають на бите скло, ходять по 
розпеченому вугіллю, лежать на дошках, утиканих цвя-
хами, в семінаристів без усякої для них шкоди кидають 
гостро відточені ножі тощо. Автору монографії пощасти-
ло побувати на двох рівнях даного семінару, що отри-
мало своє висвітлення в інтерв'ю, яке було опублікова-
не в "Киевских відомостях" [5, с. 11] та більш розгорну-
тій статті в Інформаційному віснику [6, с. 7-8], а також 
знайшло своє відображення в посібнику "Релігієзнавст-
во" [7, с. 169-173]. 

В певній мірі цю систему можна назвати "українською 
йогою", але потрібно зазначити, що В. І. Холошня не по-
любляє цього слова, вважаючи, що йога – це індійська 
система самовдосконалення, у нас же інша культура, клі-
мат, їжа тощо, тому тут вона ефективно застосовуватися 
не може. Засновник Центру також негативно ставиться до 
екстрасенсорики, різних видів чаклунства, гіпнозу, вважа-
ючи, що подібні захоплення приводять до негативних нас-
лідків. Свою систему він називає "біоенергоінформотера-
пія", використовуючи термін, винайдений 
акад. А. А. Адаменко, трактуючи його в такий спосіб: 
"біо" – це життя, "енергія" – рушійна сила, "інформація" – 
безпосереднє отримання інформації з інформаційного 
поля Всесвіту. В. І. Холошня упевнений, що якщо ми пра-
вильно налаштуємо свою життєву силу, як це робили ко-
заки-характерники, на Інформаційне Поле Всесвіту, то 
повинні відбутися процеси відновлення всього організму, 
людина може цілком відновитися, оздоровитися, пробуди-
ти в собі приховані можливості, про які й не підозрювала – 
це і є "терапія". До речі, 23 травня 2012 року Володимиру 
Івановичу було присвоєно ступінь професора з інформа-
ціології Міжнародного університету фундаментальних 
наук, що входить в Оксфордську освітню мережу. 



ISSN 1728–2713 ПСИХОЛОГІЯ 2(2)/2014 ~ 59 ~ 

 

 

У своїх лекціях В. І. Холошня прагне спертися на 
давньоруські святині і традиції, показати велич і глиби-
ну коренів праслов'янського народу, древніх аріїв або 
оріїв, переконати слухачів, що без знання власної істо-
рії, релігії, культури ми не зможемо побудувати високо-
розвинене суспільство. 

На відміну від А. Кашпіровского або А. Чумака, які 
своїми сеансами по телебаченню намагалися ощасли-
вити все людство, В. І. Холошня йде іншим шляхом, він 
виступає в ролі провідника, намагається допомогти лю-
дям знайти свій шлях, що веде до досконалості.  

До відкриття Центру в Києві заняття проводилися в 
різних місцях: в Новій Каховці, Донецьку, під Мелітопо-
лем, поблизу Кам'яної Могили. Остання тут шанується 
особливо, як всесвітньо-історичний пам'ятник початку 
земної цивілізації, як велична святиня наших пращурів. 
Не зайвим буде зазначити, що у своєму прагненні оріє-
нтуватися на древні традиції, на семінарах, що прово-
дить засновник Центру характерництва, формуються не 
націоналістичні, а національні прагнення. Під час за-
нять в шахтарській столиці – Донецьку, де традиційною 
завжди була російська мова і не всі мешканці за роки 
незалежності України перейшли на українську, лекції 
читалися російською, а в перервах спілкування йшло як 
на російській, так і на українській мовах.  

Заняття у семінаристів складаються з фізичних 
вправ, медитації, афірмацій на повне оздоровлення, 
розкриття своїх здібностей та пробудження любові до 
всього оточуючого. Семінаристи освоюють роботу з 
п'ятьма природними стихіями: водою, повітрям, зем-
лею, деревом і вогнем. В. І. Холошня вважає, що ми 
багато втратили, забувши релігію, культурні традиції, 
звичаї своїх предків. В той же час, на відміну від деяких 
сучасних рідновірів, він не вважає, що християнство є 
свого роду негативним явищем, а вказує на те, що кра-
щі християнські засади вже були розвинуті в езотерич-
ній частині праслов'янських вірувань, тому християнст-
во не принесло фактично нічого нового. Сповідування ж 
концепції карми і перевтілення, яка була і є характер-
ною для різних містичних систем, дозволяє розглядати 
людину, перш за все, як духовну істоту, яка в силу пев-
них причин може отримати тіло мусульманина, христия-
нина, іудея чи представника іншої релігії. Тому проблема 
полягає не в тому, щоб замкнутися в межах своєї релі-
гійно-культурної традиції, а, спираючись на стародавні 
корені своєї нації, бачити те спільне, що об'єднує всі релі-
гії, тобто їхній езотеричний потенціал.  

І хоча семінар, який веде В. І. Холошня, було пере-
йменовано з "Центра характерництва" на більш демокра-
тичну назву – "Людина та її можливості", він пробудив не-

абиякий інтерес до пошуку глибинних засад самореаліза-
ції особистості в аспекті дослідження козацьких традицій. 

В свій час автор статті видав монографію під на-
звою: "Самореалізація особистості: досвід індуїзму та 
християнства" [8], де намагався довести, що по-перше: 
кожна релігія по суті справи, являє собою систему са-
мореалізації особистості, оскільки завжди надавала 
певний ідеал особистості та вказувала шляхи його до-
сягнення, а по-друге: християнство в своїх езотеричних 
витоках стоїть набагато ближче до індуїзму, ніж христи-
янство офіційне. 

Таким чином, досліджуючи язичництво і християнст-
во у всій глибині і повноті, можна сформувати націона-
льну систему самореалізації особистості, вкрай необ-
хідну для розвитку нашої країни.  

 
Список використаних джерел 
1. Чумаченко В. Характерницькі езотеричні практики / Василь Чумачен-

ко // Електрон. дані. – Режим доступу : http://www.ukrainaforever.narod.ru/ 
kozaktop/xarakternapraktyka.html 

2. Яворницький Д. І. Історія запорізьких козаків. – Т. 1 / Д. І. Явор-
ницький. – Львів : Світ, 1990. – 319 с. 

3. Каляндрук Т. Загадки козацьких характерників / Т. Каляндрук. – 
Львів : ЛА "Піраміда", 2007. – 288 с. 

4. Пилат В. Бойовий Гопак / В. Пилат. – Львів : Галицька видавнича 
спілка, 1999. – 336 с. 

5. Симкович В. Философ на углях. Йогом можно стать всего за де-
вять дней / Валентина Симкович // Киев. ведомости. – 2004. – 17 янв. – 
С. 11. 

6. Матвєєв В. О. "Цього не може бути!? Але це є насправді": спогад 
про семінар "Можливості людини" В. І. Холошні / В. О. Матвєєв // Інфо-
рмаційний бюлетень. Всеукраїнський громадсько-політичний тижне-
вик. – 2005. – 21 лип. (№ 28). – С. 7-8. 

7.  Матвєєв В. О. Релігієзнавство : навч. посіб. / В. О. Матвєєв. – Ні-
жин : Аспект-Поліграф, 2006. – 288 с. – С. 169-173. 

8. Матвєєв В. О. Самореалізація особистості: досвід індуїзму та хри-
стиянства / В. О. Матвєєв. – Н. : "Аспект-Поліграф", 2010. – 339 с. 

 
1. Chumatchenko V. Harakternyck's esoteric practices / Vasil Chuma-

tchenko // Electron. data. – Mode of access: http://www.ukrainaforever.narod.ru/ 
kozaktop/xarakternapraktyka.html 

2. Yavornytsky D. I. History of Zaporizhzhya Cossacks. Vol. 1 / 
D. I. Yavornytsky. – Lviv : Svit, 1990. – 319 p. 

3. Kalyandruk T. Riddles of Cossack-Kharakternycks / T. Kalyandruk. – 
Lviv : LA "Pyramida", 2007. – 288. 

4. Pilate V. Battle Gopak / V. Pilate. – Lviv : Galic'ka Vydavnycha Spilka, 
1999. – 336 p. 

5. Simkovich V. Philosopher on the coals. Yogi can become in just nine 
days / Valentine Simkovich // Kievskie Vedomosti. – 2004. – 17 Jan. – P. 11. 

6. Matveev V. A. "This can not be!? But it really is": memory of the 
seminar" Human capabilities "V. I. Holoshni, V. A. Matveev // Informatsiinyi 
Buleten'. Vseukrainsky gromads'kyi i politychnyi Tyznevick. – 2005. – 
July 21(№ 28). – P. 7-8. 

7. Matveev V. A. Religion : teach. guidances / V. Matveev. – Nizhin : As-
pect-Polygraph, 2006. – 288 p. – P. 169-173. 

8. Matveev V. Self-identity: the experience of Hinduism and Christianity / 
V. A. Matveev. – N. : Aspect-Polygraph, 2010. – 339 p. 

Надійшла  до  редколег і ї  14 .1 2 . 13  

 
В. Матвеев, д-р филос. наук, доц. 
ЧВУЗ Университет новейших технологий, Киев 

 

УКРАИНСКОЕ ХАРАКТЕРНИЧЕСТВО КАК ЭЗОТЕРИЧЕСКАЯ СИСТЕМА САМОРЕАЛИЗАЦИИ ЛИЧНОСТИ 
В статье поднимается ряд проблем, связанных с самореализацией личности, наличие которой служит основой для развития лю-

бой нации. Для возрождения и развития украинской национальной системы самореализации личности автор предлагает обратиться 
к такому феномену, как казачество, в то же время указывая, что внутри него всегда наблюдались идеологические противоречия 
между обычным православным казачеством и так называемыми характерниками, исповедовавшими эзотерическую доктрину военной 
магии, которая имела свои истоки в языческой религии. Указывая на негативную роль, которую сыграло двоеверие в нашей стране, 
делается вывод, что преодолеть эту проблему можно только через раскрытие эзотерического потенциала как язычества, так и 
христианства. 

Ключевые слова: военная магия, дхарма, казачество, самореализация, характерники, эзотерика. 
 

V. Matveev, Ph. D. Assoc. Prof. 
University of new technologies, Kyiv 

 

UKRAINIAN KHARAKTERNYKY AS AN ESOTERIC SYSTEM OF REALIZATION OF PERSONALITY 
The article raises a number of problems associated with self-realization of  personality-the necessary basis for the development of any nation. 

For revival and development of Ukrainian national system of self-realization, the author turns to the phenomenon of the of the Cossacks at the 
same time pointing out that inside it always observed ideological differences between normal Orthodox Cossacks and with so-called Characterniki 
who professed esoteric doctrine of military magic, which has its origins in pagan religion. Analyzing the negative role of dual faith the author 
concludes that  that this problem can be overcome only through the disclosure of esoteric potential of Paganism and Christianity. 

Keywords: military magic, dharma, the Cossacks, self-realization, Esoterics, Kharakternyky. 


